Burkina Faso : Quand le mariage interreligieux met les cceurs a I’épreuve

Ils s’aiment, se respectent, se projettent ensemble. Mais entre eux se dresse
une frontiere invisible, souvent plus lourde que les murs : la religion. Au
Burkina Faso, le mariage interreligieux reste un sujet sensible, chargé de
tensions familiales, d’interprétations religieuses et de douleurs silencieuses.

Le Burkina Faso est souvent cit¢ comme un modele de cohabitation pacifique
entre religions. Musulmans, chrétiens et adeptes des religions traditionnelles
partagent les mémes quartiers, les mémes marchés, parfois les mémes familles.
Les fétes religieuses sont célébrées ensemble, dans un esprit de solidarité
largement reconnu.

Pourtant, lorsqu’il s’agit de mariage, cette harmonie apparente se fissure. L’amour
interreligieux, accepté dans la sphére sociale, devient brusquement un tabou dés
qu’il est question d’union officielle. Les couples se heurtent alors a des résistances
parfois brutales, souvent familiales, presque toujours silencieuses.

Agée de 21 ans, Damatou Ganamé est une jeune fille de confession musulmane,
pratiquante. Elle a grandi dans une famille attachée aux valeurs religieuses et aux
traditions. Rien, dans son parcours, ne la prédisposait a devenir le symbole d’un
conflit entre amour et foi. Et pourtant.

Elle rencontre un homme catholique. Entre eux, la relation se construit lentement,
sainement, sur la base du respect. Ils parlent de tout : de religion, de projets,
d’avenir. Aucun ne cherche a convertir 1’autre. Chacun respecte la foi de son
partenaire.

« Ce n’¢tait pas une aventure. On se projetait clairement dans le mariage », confie-
t-elle.

Mais lorsque la question de I’union est évoquée dans sa famille, tout bascule.

Dés les premiers instants de présentation de famille, une question surgit et casse
I’ambiance : « De quelle religion est-il ? ». Damatou réplique : « il est catholique
».



« Tu feras mieux de I’oublier au plus vite », murmura une voix.

Si certains parents expriment des inqui€tudes, ce sont surtout les oncles qui
opposent un refus catégorique. Pour eux, la décision est non négociable : une
femme musulmane ne peut épouser un chrétien, elle doit obligatoirement épouser
un musulman.

Le dialogue est rompu. Les arguments de Damatou Ganamé, son amour, sa
souffrance, ne sont pas entendus. La jeune femme se retrouve seule face a une
décision qui dépasse sa volonté.

La dépression comme conséquence silencieuse

Ce rejet familial plonge Damatou Ganamé dans une profonde détresse. Elle parle
de nuits sans sommeil, de crises de larmes, d’un sentiment permanent de
culpabilité. Culpabilit¢ d’aimer. Culpabilit¢ de résister. Culpabilit¢ de faire
souffrir sa famille, malgré elle.

« Je ne savais plus qui j’¢étais. Une fille obéissante ou une femme amoureuse ? »

Progressivement, elle sombre dans une dépression. Une souffrance invisible,
rarement reconnue, souvent minimisée. Autour d’elle, peu comprennent
I’intensité de ce combat intérieur. Damatou Ganamé ne demande pas qu’on
approuve son choix, seulement qu’on I’écoute.

« J’¢étais a bout. J’ai pleuré presque toutes les larmes de mon corps. Un soir, je
marchais sur 1’échangeur du Nord et j’ai voulu me jeter du haut de I’échangeur
pour ne plus avoir a souffrir », dit-elle tristement.

Aujourd’hui, elle vit toujours dans I’incertitude. Son histoire est loin d’étre un cas
1solé. De nombreuses femmes, mais aussi des hommes, vivent le méme dilemme,
contraints de choisir entre leur bonheur personnel et la paix familiale.



A quelques kilometres de 1a, une autre histoire offre un regard différent sur le
mariage interreligieux. Ibrahim, musulman, est marié¢ depuis six ans a une femme
chrétienne. Leur union, loin d’étre parfaite, est pourtant bien réelle.

Dés le départ, le couple sait que le chemin sera difficile. Les familles s’ interrogent,
s’inquietent, parfois s’opposent. Les questions fusent : quelle religion pour les
enfants ? Quelles fétes célébrer ? Quels rites respecter ?

« Le plus dur, ce n’est pas notre couple, ce sont les pressions extérieures »,
explique Ibrahim.

Avec le temps, le dialogue devient leur principal outil. Ils établissent des regles
claires, basées sur le respect mutuel. Chacun pratique sa foi librement, sans
contrainte. Le couple refuse de faire de la religion un champ de bataille.

Les témoignages de D.G et d’Ibrahim illustrent une réalité paradoxale : la société
accepte la diversité religieuse tant qu’elle reste visible mais non engageante. D¢es
que cette diversite touche a I’institution du mariage, elle devient une menace pour
’ordre établi.

Dans de nombreuses familles, le mariage reste un acte collectif, impliquant
I’honneur, la transmission religieuse et la continuité¢ des valeurs. Le choix
individuel y est souvent relégué¢ au second plan.

Religion ou interprétation sociale ?

Une question centrale se pose alors : les religions interdisent-elles réellement

le mariage interreligieux, ou s’agit-il d’interprétations sociales et culturelles
?

Pour y répondre, la parole des leaders religieux est essentielle. Leur role dépasse
la spiritualité : ils influencent les mentalités, apaisent les tensions et orientent les
décisions familiales.



Pour mieux comprendre les positions religieuses qui nourrissent les débats et
parfois les incompréhensions autour du mariage interreligieux, nous avons
recueilli P’analyse de I’Imam Nouhoun Bakayogo, imdm au CERFI et a
I’AEEMB, une voix respectée dans 1I’enseignement et la sensibilisation islamiques
au Burkina Faso.

D’emblée, I’Imam rappelle que I’islam est une religion d’ouverture, fondée sur la
coexistence pacifique et le respect du pluralisme religieux. Il s’appuie sur le Coran
pour souligner que la diversité des croyances n’est ni un accident ni une anomalie,
mais une réalité voulue par Dieu :

« Et si ton Seigneur avait voulu, Il aurait fait des gens une seule communautg. Or,
ils ne cessent d’étre en désaccord entre eux » (Sourate 11, verset 118).

Cependant, précise-t-il, cette ouverture ne signifie pas 1’effacement des principes
fondamentaux de la foi islamique, notamment lorsqu’il s’agit du mariage. En
islam, le mariage dépasse largement le cadre d’un simple contrat social ou d’une
relation affective. Il est aussi un engagement spirituel, un cadre de transmission
des valeurs religieuses et un socle pour 1’équilibre moral et éducatif de la famille.

Dans ce sens, I’islam autorise le mariage entre un homme musulman et une femme
issue des “Gens du Livre”, c’est-a-dire chrétienne ou juive, mais dans des
conditions strictes. Le guide spirituel rappelle a ce propos un €épisode marquant
de I’histoire islamique : le mariage du Prophéte Muhammad avec Safiyya bint
Huyayy, issue des Gens du Livre. Ce mariage, souligne-t-il, s’est fait dans la
liberté la plus totale, aprés que Safiyya eut regu un choix clair et digne, sans
contrainte, quant a sa foi.

En revanche, I’Imam est formel : le mariage entre une femme musulmane et un
non-musulman n’est pas autorisé en islam. Une position qui, selon lui, est souvent
mal comprise et per¢gue comme discriminatoire, alors qu’elle répond a une logique
de protection de la foi et de la cohérence spirituelle du foyer.

L’enjeu central, explique-t-il, concerne la responsabilité religieuse et éducative du
mari dans la famille islamique. Si ce dernier ne partage pas la foi musulmane, il
devient difficile de garantir pleinement la liberté religieuse de 1’épouse,



1I’éducation islamique des enfants et la stabilité spirituelle du foyer. L’interdiction
ne vise donc pas a exclure, mais a préserver la dignité spirituelle et 1’identité
religieuse.

Une réalité minoritaire mais bien présente au Burkina Faso

Dans le contexte burkinabé, le mariage interreligieux existe bel et bien, reconnait
I’Imam Bakayogo, mais il demeure relativement minoritaire. Il apparait davantage
en milieu urbain, dans des espaces marqués par le brassage culturel, scolaire ou
professionnel.

Toutefois, 1’expérience montre que nombre de ces unions se heurtent, a long
terme, a des difficultés profondes : pratiques religicuses divergentes, €éducation
des enfants, gestion des fétes religieuses, pression familiale persistante.

« Ce qui est socialement possible n’est pas toujours spirituellement viable sur la
durée », souligne-t-il avec prudence.

Familles opposées : entre crainte et protection

Face a I’opposition catégorique de certaines familles, comme celle vécue par
Damatou Ganamé, I’Imam invite a une lecture nuancée. Selon lui, ces refus ne
relévent pas toujours d’une hostilité aveugle. Ils sont souvent nourris par des
craintes légitimes, fondées sur des expériences réelles : peur de la perte de
I’identité religieuse, conflits familiaux durables, souffrances liées a 1’éducation
des enfants ou rupture avec les repéres communautaires.

L’opposition est rarement uniquement religieuse. Elle est aussi culturelle et
sociale. Au Burkina Faso, rappelle-t-il, le mariage n’engage pas seulement deux
individus, mais deux familles, parfois deux communautés entieres. Il entraine des
implications collectives, y compris sur des questions juridiques et religieuses
sensibles, comme 1’héritage, ou les reégles islamiques sont clairement établies.

Parents et choix du conjoint : une autorité encadrée



Sur la question délicate de 1’autorité parentale, I’Imam Bakayogo insiste sur
I’équilibre proné par I’islam. Les parents ont un role essentiel de conseil, de
protection et d’orientation. Leur expérience est précieuse. Mais le consentement
libre des futurs époux est une condition fondamentale de validité du mariage.

Un mariage forcé, rappelle-t-il avec fermeté, est nul en islam. Pour autant, 1’enfant
adulte reste tenu au respect, a 1’écoute et au dialogue, surtout lorsque les parents
invoquent des arguments religieux solides.

« Ni dictature parentale ni individualisme rebelle », résume-t-il. L’islam appelle a
une voie médiane, fondée sur la sagesse et la responsabilité.

Dialogue, foi et paix sociale

Pour concilier respect des parents et liberté de choix, I’Imam recommande le
dialogue sincere, la consultation (shird) et la recherche du bien commun.
Expliquer son choix avec sagesse, écouter les inquiétudes parentales et privilégier
ce qui préserve a la fois la foi, la famille et la paix intérieure restent, selon lui, la
meilleure voie.

L’Imam Nouhoun Bakayogo rappelle que I’islam est une religion de coexistence
pacifique, mais aussi de principes clairs. Le mariage n’est pas qu’une affaire de
sentiments : c’est un projet de foi, de transmission et de responsabilité.

« La ou le dialogue est sincere et la religion respectée, la société trouve son
équilibre, incha Allah », fait-il savoir.

Face aux tensions que soulévent les unions interreligieuses, 1’Eglise catholique
adopte une posture a la fois nuancée et exigeante. Pour en saisir toute la
profondeur, nous avons rencontré Lawagoudoin Paul Ki, religieux des Fils de
Marie Immaculée (FMI) et diacre.



Selon lui, I’Eglise distingue d’abord deux grandes réalités souvent confondues
dans le langage courant. A ’entendre, la premiére concerne les mariages dits
“mixtes”, conclus entre chrétiens de confessions différentes, par exemple entre un
catholique et un protestant baptisé dont le baptéme est reconnu par I’Eglise
catholique. « Ces unions, bien que nécessitant une autorisation expresse de
I’autorité ecclésiastique, sont reconnues comme ayant une valeur sacramentelle.
Elles s’inscrivent dans la dynamique de ’cecuménisme, ce dialogue entre Eglises
chrétiennes visant 1’unité, tout en reconnaissant 1’existence d’une certaine
communion spirituelle entre baptisés », dit-il.

La seconde réalité, poursuit-il plus délicate, est celle des mariages avec disparité
de culte, conclus entre une personne catholique et une personne non baptisée
musulmane, juive ou issue d’une confession dont le baptéme n’est pas reconnu. «
D’un point de vue strictement juridique, I’Eglise considére ce type d’union
comme frappé d’un empéchement dirimant, c’est-a-dire rendant le mariage nul en
principe. Historiquement, cette interdiction visait avant tout a protéger la foi du
conjoint catholique et I’éducation chrétienne des enfants.

Toutefois, avec le concile Vatican II, I’Eglise a introduit une possibilité de
dispense canonique, accordée par 1’évéque, permettant la célébration de ces
mariages dans certaines conditions. Ce changement s’inscrit dans la
reconnaissance du droit au mariage et de la liberté religieuse. Aujourd’hui encore,
ces unions sont percues par 1’Eglise comme des lieux potentiels de dialogue
interreligieux, mais elles ne sont nullement encouragées en raison des risques
spirituels, culturels et familiaux qu’elles comportent », confie le diacre.

Le diacre Paul Ki souligne d’ailleurs une réalité préoccupante observée
localement : dans DP’archidiocése de Ouagadougou, une grande majorité des
mariages entre jeunes filles catholiques et musulmans connaissent 1’échec, parfois
trés rapidement. Une fragilité qui s’explique, selon lui, par les divergences
profondes dans la conception du mariage, de la foi et de la vie familiale.

Des principes clairs pour préserver la foi et la stabilité du foyer



A I’entendre, pour 1’Eglise catholique, qu’il s’agisse d’un mariage interreligieux
ou non, certains principes demeurent non négociables : 1’unit¢ du couple,
I’indissolubilité du lien conjugal, ainsi que la procréation et I’éducation chrétienne
des enfants.

« Dans le cadre des mariages avec disparité de culte, ces exigences se traduisent
par des engagements précis. La partie catholique doit promettre sincérement de
préserver sa foi et de faire tout son possible pour que les enfants soient baptisés
et éduqués dans I’Eglise catholique. Le conjoint non catholique, quant a lui, doit
étre pleinement informé de ces obligations et les accepter en toute connaissance
de cause », fait-il savoir.

Pour le diacre, I’un des dangers majeurs réside dans une attitude de renoncement
spirituel déguisée en neutralité, lorsque certains couples affirment que les enfants
“choisiront plus tard” leur religion. Une posture qu’il assimile a une démission
¢ducative, source de confusion religieuse et de fragilité intérieure chez les enfants.

Des défis humains et spirituels majeurs

Au-dela du cadre juridique, confie le diacre, I’Eglise observe de nombreux défis
concrets vécus par les couples interreligieux.

« La difficulté a partager une vie spirituelle commune, 1’impossibilité de prier
ensemble ou de vivre les sacrements a deux, engendrent souvent une solitude
intérieure profonde. A cela s’ajoutent les tensions liées a I’éducation des enfants,
qui deviennent parfois un terrain de rivalité religieuse ou de conflits silencieux.

Dans certains cas, la pression conduit méme a des conversions forcées,
généralement de la partie la plus vulnérable du couple, compromettant la liberté
religieuse et 1’équilibre conjugal », fait-il savoir.

Un accompagnement pastoral renforcé



Selon le diacre Ki, consciente de ces réalités, I’Eglise catholique ne se contente
pas d’autoriser ou d’interdire. Elle met en place un accompagnement rigoureux
des couples concernés. A I’entendre, cela passe par des catéchéses prénuptiales
approfondies, des entretiens personnels, une clarification des attentes sur la foi,
I’éducation des enfants, la gestion de la vie familiale et financicre.

« La partie catholique est particuliérement soutenue afin de renforcer sa foi et sa
capacité 4 vivre dans un environnement interreligieux. A Ouagadougou, des
initiatives spécifiques, comme le pelerinage annuel des couples islamo-chrétiens
au sanctuaire Notre-Dame de Yagma, témoignent de cette volonté
d’accompagnement spirituel continu », précise-t-il.

Familles opposées : des peurs plus que de la haine

Concernant le rejet familial, le diacre Paul Ki invite a dépasser les jugements
rapides. Selon lui, les familles s’opposent rarement par méchancete.

« Leurs refus sont souvent motiveés par la peur de la perte de 1’identité religieuse,
la crainte pour 1’éducation des enfants et le regard social.

Cependant, ces inqui¢tudes ne doivent jamais conduire a 1’oppression ou au
mariage forcé, que 1’Eglise condamne fermement. Si la bénédiction familiale est
importante, elle n’est pas une condition de validité du mariage, qui repose avant
tout sur le consentement libre des époux.

Pour concilier traditions familiales et choix personnel, I’Eglise plaide pour un
dialogue profond entre héritage culturel, exigences de I’Evangile et réalités
contemporaines. Certaines traditions enrichissent le sens du mariage ; d’autres
doivent étre purifiées lorsqu’elles entravent la liberté ou la dignité des personnes
», laisse-t-1l entendre.

Entre foi et amour, un équilibre fragile



A I’image des propos de I’Imam Bakayogo, 1’intervention du diacre Paul Ki met
en lumiére une convergence frappante : toutes les religions pronent le vivre-
ensemble, mais chacune cherche aussi a protéger la cohérence spirituelle de la
famille.

Les femmes, premiéres victimes du rejet

Dans la majorité des cas, ce sont les femmes qui subissent le plus durement les
conséquences du refus familial. Elles portent le poids de la tradition, de I’honneur
familial et de la transmission religieuse. Leur souffrance est souvent tue, banalisée
ou interprétée comme une faiblesse.

La dépression de Damatou Ganamé n’est pas un cas isol€. Elle révele un enjeu de
santé mentale, rarement abord¢ dans les débats religicux et sociaux.

Le mariage interreligieux ne doit pas €tre idéalisé. Il comporte des défis réels.
Mais le silence, le rejet brutal et ’absence de dialogue produisent davantage de
degats que les différences de foi elles-mémes.

Les témoignages recueillis montrent une urgence : ouvrir des espaces de
discussion, impliquer les leaders religieux, sensibiliser les familles, accompagner
les couples.

Aimer sans renier sa foi

Au fond, le mariage interreligieux pose une question essentielle a nos sociétés :

peut-on aimer sans renier sa foi, et croire sans renier I’amour ?



Damatou Ganamé cherche encore une réponse. Ibrahim, lui, a fait le pari du
dialogue. Entre ces deux trajectoires se dessine toute la complexité d’un sujet
profondément humain.

Le mariage interreligieux n’est ni une trahison ni une solution miracle. Il est une
réalité, vécue au quotidien par des hommes et des femmes qui demandent
simplement le droit d’aimer dans le respect de leurs croyances.

A I’heure ou le Burkina Faso prone la cohésion sociale et le vivre-ensemble, ces
histoires invitent a repenser la place de I’amour, de la foi et de la liberté
individuelle.

Car derriere chaque débat religieux, il y a des vies. Et derriere chaque refus,
parfois, un cceur brisé.

Carine DARAMKOUM
Tiiga Info



