
Burkina Faso : Quand le mariage interreligieux met les cœurs à l’épreuve 

 

Ils s’aiment, se respectent, se projettent ensemble. Mais entre eux se dresse 

une frontière invisible, souvent plus lourde que les murs : la religion. Au 

Burkina Faso, le mariage interreligieux reste un sujet sensible, chargé de 

tensions familiales, d’interprétations religieuses et de douleurs silencieuses. 

 

Le Burkina Faso est souvent cité comme un modèle de cohabitation pacifique 

entre religions. Musulmans, chrétiens et adeptes des religions traditionnelles 

partagent les mêmes quartiers, les mêmes marchés, parfois les mêmes familles. 

Les fêtes religieuses sont célébrées ensemble, dans un esprit de solidarité 

largement reconnu. 

 

Pourtant, lorsqu’il s’agit de mariage, cette harmonie apparente se fissure. L’amour 

interreligieux, accepté dans la sphère sociale, devient brusquement un tabou dès 

qu’il est question d’union officielle. Les couples se heurtent alors à des résistances 

parfois brutales, souvent familiales, presque toujours silencieuses. 

Âgée de 21 ans, Damatou Ganamé est une jeune fille de confession musulmane, 

pratiquante. Elle a grandi dans une famille attachée aux valeurs religieuses et aux 

traditions. Rien, dans son parcours, ne la prédisposait à devenir le symbole d’un 

conflit entre amour et foi. Et pourtant. 

 

Elle rencontre un homme catholique. Entre eux, la relation se construit lentement, 

sainement, sur la base du respect. Ils parlent de tout : de religion, de projets, 

d’avenir. Aucun ne cherche à convertir l’autre. Chacun respecte la foi de son 

partenaire. 

 

« Ce n’était pas une aventure. On se projetait clairement dans le mariage », confie-

t-elle. 

Mais lorsque la question de l’union est évoquée dans sa famille, tout bascule. 

Dès les premiers instants de présentation de famille, une question surgit et casse 

l’ambiance : « De quelle religion est-il ? ». Damatou réplique : « il est catholique 

». 



« Tu feras mieux de l’oublier au plus vite », murmura une voix. 

  Si certains parents expriment des inquiétudes, ce sont surtout les oncles qui 

opposent un refus catégorique. Pour eux, la décision est non négociable : une 

femme musulmane ne peut épouser un chrétien, elle doit obligatoirement épouser 

un musulman. 

 

Le dialogue est rompu. Les arguments de Damatou Ganamé, son amour, sa 

souffrance, ne sont pas entendus. La jeune femme se retrouve seule face à une 

décision qui dépasse sa volonté. 

 

La dépression comme conséquence silencieuse 

 

Ce rejet familial plonge Damatou Ganamé dans une profonde détresse. Elle parle 

de nuits sans sommeil, de crises de larmes, d’un sentiment permanent de 

culpabilité. Culpabilité d’aimer. Culpabilité de résister. Culpabilité de faire 

souffrir sa famille, malgré elle. 

 

« Je ne savais plus qui j’étais. Une fille obéissante ou une femme amoureuse ? » 

 

Progressivement, elle sombre dans une dépression. Une souffrance invisible, 

rarement reconnue, souvent minimisée. Autour d’elle, peu comprennent 

l’intensité de ce combat intérieur. Damatou Ganamé ne demande pas qu’on 

approuve son choix, seulement qu’on l’écoute.  

« J’étais à bout. J’ai pleuré presque toutes les larmes de mon corps. Un soir, je 

marchais sur l’échangeur du Nord et j’ai voulu me jeter du haut de l’échangeur 

pour ne plus avoir à souffrir », dit-elle tristement.  

 

Aujourd’hui, elle vit toujours dans l’incertitude. Son histoire est loin d’être un cas 

isolé. De nombreuses femmes, mais aussi des hommes, vivent le même dilemme, 

contraints de choisir entre leur bonheur personnel et la paix familiale. 

 



À quelques kilomètres de là, une autre histoire offre un regard différent sur le 

mariage interreligieux. Ibrahim, musulman, est marié depuis six ans à une femme 

chrétienne. Leur union, loin d’être parfaite, est pourtant bien réelle. 

 

Dès le départ, le couple sait que le chemin sera difficile. Les familles s’interrogent, 

s’inquiètent, parfois s’opposent. Les questions fusent : quelle religion pour les 

enfants ? Quelles fêtes célébrer ? Quels rites respecter ? 

 

« Le plus dur, ce n’est pas notre couple, ce sont les pressions extérieures », 

explique Ibrahim. 

 

Avec le temps, le dialogue devient leur principal outil. Ils établissent des règles 

claires, basées sur le respect mutuel. Chacun pratique sa foi librement, sans 

contrainte. Le couple refuse de faire de la religion un champ de bataille. 

Les témoignages de D.G et d’Ibrahim illustrent une réalité paradoxale : la société 

accepte la diversité religieuse tant qu’elle reste visible mais non engageante. Dès 

que cette diversité touche à l’institution du mariage, elle devient une menace pour 

l’ordre établi. 

 

Dans de nombreuses familles, le mariage reste un acte collectif, impliquant 

l’honneur, la transmission religieuse et la continuité des valeurs. Le choix 

individuel y est souvent relégué au second plan. 

 

Religion ou interprétation sociale ? 

 

Une question centrale se pose alors : les religions interdisent-elles réellement 

le mariage interreligieux, ou s’agit-il d’interprétations sociales et culturelles 

? 

 

Pour y répondre, la parole des leaders religieux est essentielle. Leur rôle dépasse 

la spiritualité : ils influencent les mentalités, apaisent les tensions et orientent les 

décisions familiales. 



Pour mieux comprendre les positions religieuses qui nourrissent les débats et 

parfois les incompréhensions autour du mariage interreligieux, nous avons 

recueilli l’analyse de l’Imam Nouhoun Bakayogo, imâm au CERFI et à 

l’AEEMB, une voix respectée dans l’enseignement et la sensibilisation islamiques 

au Burkina Faso. 

 

D’emblée, l’Imâm rappelle que l’islam est une religion d’ouverture, fondée sur la 

coexistence pacifique et le respect du pluralisme religieux. Il s’appuie sur le Coran 

pour souligner que la diversité des croyances n’est ni un accident ni une anomalie, 

mais une réalité voulue par Dieu : 

« Et si ton Seigneur avait voulu, Il aurait fait des gens une seule communauté. Or, 

ils ne cessent d’être en désaccord entre eux » (Sourate 11, verset 118). 

 

Cependant, précise-t-il, cette ouverture ne signifie pas l’effacement des principes 

fondamentaux de la foi islamique, notamment lorsqu’il s’agit du mariage. En 

islam, le mariage dépasse largement le cadre d’un simple contrat social ou d’une 

relation affective. Il est aussi un engagement spirituel, un cadre de transmission 

des valeurs religieuses et un socle pour l’équilibre moral et éducatif de la famille. 

 

Dans ce sens, l’islam autorise le mariage entre un homme musulman et une femme 

issue des “Gens du Livre”, c’est-à-dire chrétienne ou juive, mais dans des 

conditions strictes. Le guide spirituel rappelle à ce propos un épisode marquant 

de l’histoire islamique : le mariage du Prophète Muhammad avec Ṣafiyya bint 

Ḥuyayy, issue des Gens du Livre. Ce mariage, souligne-t-il, s’est fait dans la 

liberté la plus totale, après que Ṣafiyya eut reçu un choix clair et digne, sans 

contrainte, quant à sa foi. 

 

En revanche, l’Imâm est formel : le mariage entre une femme musulmane et un 

non-musulman n’est pas autorisé en islam. Une position qui, selon lui, est souvent 

mal comprise et perçue comme discriminatoire, alors qu’elle répond à une logique 

de protection de la foi et de la cohérence spirituelle du foyer. 

 

L’enjeu central, explique-t-il, concerne la responsabilité religieuse et éducative du 

mari dans la famille islamique. Si ce dernier ne partage pas la foi musulmane, il 

devient difficile de garantir pleinement la liberté religieuse de l’épouse, 



l’éducation islamique des enfants et la stabilité spirituelle du foyer. L’interdiction 

ne vise donc pas à exclure, mais à préserver la dignité spirituelle et l’identité 

religieuse. 

 

Une réalité minoritaire mais bien présente au Burkina Faso 

 

Dans le contexte burkinabè, le mariage interreligieux existe bel et bien, reconnaît 

l’Imâm Bakayogo, mais il demeure relativement minoritaire. Il apparaît davantage 

en milieu urbain, dans des espaces marqués par le brassage culturel, scolaire ou 

professionnel. 

 

Toutefois, l’expérience montre que nombre de ces unions se heurtent, à long 

terme, à des difficultés profondes : pratiques religieuses divergentes, éducation 

des enfants, gestion des fêtes religieuses, pression familiale persistante. 

« Ce qui est socialement possible n’est pas toujours spirituellement viable sur la 

durée », souligne-t-il avec prudence. 

 

Familles opposées : entre crainte et protection 

 

Face à l’opposition catégorique de certaines familles, comme celle vécue par 

Damatou Ganamé, l’Imâm invite à une lecture nuancée. Selon lui, ces refus ne 

relèvent pas toujours d’une hostilité aveugle. Ils sont souvent nourris par des 

craintes légitimes, fondées sur des expériences réelles : peur de la perte de 

l’identité religieuse, conflits familiaux durables, souffrances liées à l’éducation 

des enfants ou rupture avec les repères communautaires. 

 

L’opposition est rarement uniquement religieuse. Elle est aussi culturelle et 

sociale. Au Burkina Faso, rappelle-t-il, le mariage n’engage pas seulement deux 

individus, mais deux familles, parfois deux communautés entières. Il entraîne des 

implications collectives, y compris sur des questions juridiques et religieuses 

sensibles, comme l’héritage, où les règles islamiques sont clairement établies. 

 

Parents et choix du conjoint : une autorité encadrée 



 

Sur la question délicate de l’autorité parentale, l’Imâm Bakayogo insiste sur 

l’équilibre prôné par l’islam. Les parents ont un rôle essentiel de conseil, de 

protection et d’orientation. Leur expérience est précieuse. Mais le consentement 

libre des futurs époux est une condition fondamentale de validité du mariage. 

 

Un mariage forcé, rappelle-t-il avec fermeté, est nul en islam. Pour autant, l’enfant 

adulte reste tenu au respect, à l’écoute et au dialogue, surtout lorsque les parents 

invoquent des arguments religieux solides. 

« Ni dictature parentale ni individualisme rebelle », résume-t-il. L’islam appelle à 

une voie médiane, fondée sur la sagesse et la responsabilité. 

 

Dialogue, foi et paix sociale 

 

Pour concilier respect des parents et liberté de choix, l’Imâm recommande le 

dialogue sincère, la consultation (shûrâ) et la recherche du bien commun. 

Expliquer son choix avec sagesse, écouter les inquiétudes parentales et privilégier 

ce qui préserve à la fois la foi, la famille et la paix intérieure restent, selon lui, la 

meilleure voie. 

 

L’Imâm Nouhoun Bakayogo rappelle que l’islam est une religion de coexistence 

pacifique, mais aussi de principes clairs. Le mariage n’est pas qu’une affaire de 

sentiments : c’est un projet de foi, de transmission et de responsabilité. 

« Là où le dialogue est sincère et la religion respectée, la société trouve son 

équilibre, incha Allah », fait-il savoir. 

 

 

Face aux tensions que soulèvent les unions interreligieuses, l’Église catholique 

adopte une posture à la fois nuancée et exigeante. Pour en saisir toute la 

profondeur, nous avons rencontré Lawagoudoin Paul Ki, religieux des Fils de 

Marie Immaculée (FMI) et diacre. 

 



Selon lui, l’Église distingue d’abord deux grandes réalités souvent confondues 

dans le langage courant. À l’entendre, la première concerne les mariages dits 

“mixtes”, conclus entre chrétiens de confessions différentes, par exemple entre un 

catholique et un protestant baptisé dont le baptême est reconnu par l’Église 

catholique. « Ces unions, bien que nécessitant une autorisation expresse de 

l’autorité ecclésiastique, sont reconnues comme ayant une valeur sacramentelle. 

Elles s’inscrivent dans la dynamique de l’œcuménisme, ce dialogue entre Églises 

chrétiennes visant l’unité, tout en reconnaissant l’existence d’une certaine 

communion spirituelle entre baptisés », dit-il. 

 

La seconde réalité, poursuit-il plus délicate, est celle des mariages avec disparité 

de culte, conclus entre une personne catholique et une personne non baptisée 

musulmane, juive ou issue d’une confession dont le baptême n’est pas reconnu. « 

D’un point de vue strictement juridique, l’Église considère ce type d’union 

comme frappé d’un empêchement dirimant, c’est-à-dire rendant le mariage nul en 

principe. Historiquement, cette interdiction visait avant tout à protéger la foi du 

conjoint catholique et l’éducation chrétienne des enfants. 

 

Toutefois, avec le concile Vatican II, l’Église a introduit une possibilité de 

dispense canonique, accordée par l’évêque, permettant la célébration de ces 

mariages dans certaines conditions. Ce changement s’inscrit dans la 

reconnaissance du droit au mariage et de la liberté religieuse. Aujourd’hui encore, 

ces unions sont perçues par l’Église comme des lieux potentiels de dialogue 

interreligieux, mais elles ne sont nullement encouragées en raison des risques 

spirituels, culturels et familiaux qu’elles comportent », confie le diacre. 

 

Le diacre Paul Ki souligne d’ailleurs une réalité préoccupante observée 

localement : dans l’archidiocèse de Ouagadougou, une grande majorité des 

mariages entre jeunes filles catholiques et musulmans connaissent l’échec, parfois 

très rapidement. Une fragilité qui s’explique, selon lui, par les divergences 

profondes dans la conception du mariage, de la foi et de la vie familiale. 

 

Des principes clairs pour préserver la foi et la stabilité du foyer 

 



À l’entendre, pour l’Église catholique, qu’il s’agisse d’un mariage interreligieux 

ou non, certains principes demeurent non négociables : l’unité du couple, 

l’indissolubilité du lien conjugal, ainsi que la procréation et l’éducation chrétienne 

des enfants. 

 

« Dans le cadre des mariages avec disparité de culte, ces exigences se traduisent 

par des engagements précis. La partie catholique doit promettre sincèrement de 

préserver sa foi et de faire tout son possible pour que les enfants soient baptisés 

et éduqués dans l’Église catholique. Le conjoint non catholique, quant à lui, doit 

être pleinement informé de ces obligations et les accepter en toute connaissance 

de cause », fait-il savoir. 

 

Pour le diacre, l’un des dangers majeurs réside dans une attitude de renoncement 

spirituel déguisée en neutralité, lorsque certains couples affirment que les enfants 

“choisiront plus tard” leur religion. Une posture qu’il assimile à une démission 

éducative, source de confusion religieuse et de fragilité intérieure chez les enfants. 

 

Des défis humains et spirituels majeurs 

 

Au-delà du cadre juridique, confie le diacre, l’Église observe de nombreux défis 

concrets vécus par les couples interreligieux. 

 « La difficulté à partager une vie spirituelle commune, l’impossibilité de prier 

ensemble ou de vivre les sacrements à deux, engendrent souvent une solitude 

intérieure profonde. À cela s’ajoutent les tensions liées à l’éducation des enfants, 

qui deviennent parfois un terrain de rivalité religieuse ou de conflits silencieux. 

 

Dans certains cas, la pression conduit même à des conversions forcées, 

généralement de la partie la plus vulnérable du couple, compromettant la liberté 

religieuse et l’équilibre conjugal », fait-il savoir. 

 

Un accompagnement pastoral renforcé 

 



Selon le diacre Ki, consciente de ces réalités, l’Église catholique ne se contente 

pas d’autoriser ou d’interdire. Elle met en place un accompagnement rigoureux 

des couples concernés. À l’entendre, cela passe par des catéchèses prénuptiales 

approfondies, des entretiens personnels, une clarification des attentes sur la foi, 

l’éducation des enfants, la gestion de la vie familiale et financière. 

 

« La partie catholique est particulièrement soutenue afin de renforcer sa foi et sa 

capacité à vivre dans un environnement interreligieux. À Ouagadougou, des 

initiatives spécifiques, comme le pèlerinage annuel des couples islamo-chrétiens 

au sanctuaire Notre-Dame de Yagma, témoignent de cette volonté 

d’accompagnement spirituel continu », précise-t-il. 

 

 

Familles opposées : des peurs plus que de la haine 

 

Concernant le rejet familial, le diacre Paul Ki invite à dépasser les jugements 

rapides. Selon lui, les familles s’opposent rarement par méchanceté. 

« Leurs refus sont souvent motivés par la peur de la perte de l’identité religieuse, 

la crainte pour l’éducation des enfants et le regard social. 

Cependant, ces inquiétudes ne doivent jamais conduire à l’oppression ou au 

mariage forcé, que l’Église condamne fermement. Si la bénédiction familiale est 

importante, elle n’est pas une condition de validité du mariage, qui repose avant 

tout sur le consentement libre des époux. 

Pour concilier traditions familiales et choix personnel, l’Église plaide pour un 

dialogue profond entre héritage culturel, exigences de l’Évangile et réalités 

contemporaines. Certaines traditions enrichissent le sens du mariage ; d’autres 

doivent être purifiées lorsqu’elles entravent la liberté ou la dignité des personnes 

», laisse-t-il entendre. 

 

 

Entre foi et amour, un équilibre fragile 

 



À l’image des propos de l’Imâm Bakayogo, l’intervention du diacre Paul Ki met 

en lumière une convergence frappante : toutes les religions prônent le vivre-

ensemble, mais chacune cherche aussi à protéger la cohérence spirituelle de la 

famille. 

 

 

 

 

 

Les femmes, premières victimes du rejet 

 

Dans la majorité des cas, ce sont les femmes qui subissent le plus durement les 

conséquences du refus familial. Elles portent le poids de la tradition, de l’honneur 

familial et de la transmission religieuse. Leur souffrance est souvent tue, banalisée 

ou interprétée comme une faiblesse. 

 

La dépression de Damatou Ganamé n’est pas un cas isolé. Elle révèle un enjeu de 

santé mentale, rarement abordé dans les débats religieux et sociaux. 

 

Le mariage interreligieux ne doit pas être idéalisé. Il comporte des défis réels. 

Mais le silence, le rejet brutal et l’absence de dialogue produisent davantage de 

dégâts que les différences de foi elles-mêmes. 

 

Les témoignages recueillis montrent une urgence : ouvrir des espaces de 

discussion, impliquer les leaders religieux, sensibiliser les familles, accompagner 

les couples. 

 

Aimer sans renier sa foi 

 

Au fond, le mariage interreligieux pose une question essentielle à nos sociétés : 

peut-on aimer sans renier sa foi, et croire sans renier l’amour ? 



 

Damatou Ganamé cherche encore une réponse. Ibrahim, lui, a fait le pari du 

dialogue. Entre ces deux trajectoires se dessine toute la complexité d’un sujet 

profondément humain. 

 

 

Le mariage interreligieux n’est ni une trahison ni une solution miracle. Il est une 

réalité, vécue au quotidien par des hommes et des femmes qui demandent 

simplement le droit d’aimer dans le respect de leurs croyances. 

À l’heure où le Burkina Faso prône la cohésion sociale et le vivre-ensemble, ces 

histoires invitent à repenser la place de l’amour, de la foi et de la liberté 

individuelle. 

Car derrière chaque débat religieux, il y a des vies. Et derrière chaque refus, 

parfois, un cœur brisé. 

Carine DARAMKOUM 

Tiiga Info 


